
EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

ACTITUDES INTERIORES NECESARIAS PARA EDUCAR 
EN LA PAZ 

INNER ATTITUDES NECESSARY FOR EDUCATING IN PEACE

María Auxiliadora Lucas Imbernón1

Fechas de recepción y aceptación: 4 de julio de 2025 y 23 de septiembre de 2025

DOI: https://doi.org/10.46583/edetania_2025.67.1154

Resumen: El tema que se propone en este artículo es la educación en la paz desde las 
actitudes interiores necesarias para que esta sea posible. Esta propuesta pretende demostrar 
que para que la paz sea posible desde el inicio en la educación de los más pequeños, no solo 
es necesario educar en los valores que llevan a construirla y vivirla, sino que estos valores no 
son posibles sin las actitudes interiores que los generan. La educación desde el interior de la 
persona es una apuesta para una educación integral del ser humano desde el inicio. Se plantea 
la necesidad de que la educación no solo sea de calidad en el aspecto académico e intelectual. 
Se propone una educación que ayude a integrar desde dentro todos aquellos aspectos que 
intervienen para que se pueda dar un crecimiento armónico y contribuyan a construir personas 
con las actitudes fundamentales para vivir personal y socialmente en paz. En la actualidad 
cada vez más se constata la necesidad de procesos sociales que construyan una paz social 
duradera. Las actitudes principales que se proponen para que sea posible poner los fundamentos 
de los valores constructores de esta paz a través de la solidaridad, la libertad y la justicia, son 
la escucha, el diálogo, el perdón y la reconciliación. Con el desarrollo de estas actitudes se 
puede obtener como resultado una educación integradora tanto personal como socialmente 
con todo lo necesario para que pueda darse una convivencia pacífica en los diversos ámbitos 
sociales, culturales y religiosos. 

Palabras clave: Educación en la paz; Valores; Actitudes; Perdón; Reconciliación. 

Abstract: The theme proposed in this article is education for peace, focusing on the inner 
attitudes necessary to make it possible. This proposal aims to demonstrate that, for peace to 
be achievable from the outset in the education of young children, it is not only essential to 
teach the values that foster its construction and lived experience but also that these values 
are unattainable without the inner attitudes that generate them. Education from within the 

1 Profesor Asociado del CEU. Universidad Cardenal Herrera. Departamento de Ciencias Políticas, 
Ética y Sociología.  C/ Carmelitas 3, 03203 Elche – Alicante. Email: maria.lucasimbernon@uchceu.es. 
ORCID: https://orcid.org/0009-0002-5533-780X 

https://doi.org/10.46583/edetania_2025.67.1154
mailto:maria.lucasimbernon%40uchceu.es?subject=
https://orcid.org/0009-0002-5533-780X


Lucas Imbernón, M. A.46

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

individual represents a commitment to a comprehensive approach to human development 
from the very beginning. It emphasizes the need for education to extend beyond academic and 
intellectual quality. Instead, it advocates for an education that facilitates the internal integration 
of all aspects involved in fostering harmonious growth and contributing to the development of 
individuals equipped with the fundamental attitudes necessary for personal and social peace. 
Currently, there is an increasing recognition of the necessity for social processes that estab-
lish lasting social peace. The primary attitudes proposed to lay the foundations for the values 
that construct this peace—through solidarity, freedom, and justice—are listening, dialogue, 
forgiveness, and reconciliation. By cultivating these attitudes, it is possible to achieve an 
inclusive education that is both personal and social, providing all the necessary elements for 
peaceful coexistence across diverse social, cultural, and religious contexts.

Keywords: Education for Peace; Values; Attitudes; Forgiveness; Reconciliation.

1. Introducción

Diversos autores, entre ellos Ian M. Harris, afirman que la educación para la paz 
actualmente está considerada además de una filosofía, un proceso en el que con-
curren y se implican habilidades como la escucha, la reflexión, la cooperación y la 
resolución de problemas y conflictos. Este proceso puede llevar a formar gente con 
habilidades, actitudes y conocimientos para crear un mundo más pacífico y seguro. 
La filosofía enseñará la no violencia, la compasión y el amor (Silva, 2015)all those 
components, elements and values underpinning the new education for a culture of 
peace. In the history of the establishment of the normative instruments of the culture 
of peace, we find that these international legal texts are like a sort of platform for 
projecting clearly and pedagogical an education for a culture of peace required in 
these times of axiological, economic, political, social and environmental crisis.The 
values which are implicit or explicitly declared are included in these documents 
generated by academics, researchers and the Organization of the United Nations 
and starting with the definition of culture of peace as a set of values. These values 
as harmony, freedom, justice, solidarity and peace, are required for the development 
of citizenship as well as the cordial values of tolerance and solidarity which have 
their origin in a nonviolent and respectful attitude of human life and dignity.If you 
have a multifaceted vision, you will see that the eight main lines of action for a 
culture of peace correspond in some way with the types of education also neces-
sary for the development of the skills, competencies and critical thinking to build 
a culture of peace.”,”container-title”:”Cultura de Paz”,”DOI”:”10.5377/cultura.



47Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

v21i66.2212”,”ISSN”:”2308-2771”,”issue”:”66”,”language”:”es”,”license”:”Dere
chos de autor 2015”,”page”:”16-31”,”source”:”camjol.info”,”title”:”Educar en los 
valores universales de la cultura de paz”,”volume”:”21”,”author”:[{“family”:”Sil
va”,”given”:”Erwin”}],”issued”:{“date-parts”:[[“2015”,11,30]]}}}],”schema”:”h
ttps://github.com/citation-style-language/schema/raw/master/csl-citation.json”} . 

Por ello, cuando se plantea una educación para la paz se piensa en los valo-
res necesarios que hoy en día son difíciles de encontrar en las aulas y también 
fuera de ellas. Sin embargo, es todavía más difícil encontrar la forma de educar 
en las actitudes que llevan a estos valores y que surgen desde el interior de 
cada persona. 

El objetivo de este artículo es mostrar que, a través de la educación para 
la paz, es posible un cambio en valores que sean generados por actitudes que 
surgen desde el interior y que sean capaces de construir la paz y no contribuyan 
a la creación de los factores estructurales, que generan en un ser humano, la 
violencia desde los inicios de la educación.

La propuesta de educar desde el interior en las actitudes que ayuden a 
conseguir un equilibrio en la personalidad de los más pequeños es apostar por 
personas que puedan ir desarrollando su vida desde una existencia en armonía 
desde el inicio de su vida. 

De esta manera, educar para la paz es apostar por los valores de la solidari-
dad, la justicia, la cooperación y el desarrollo de la autonomía personal. Hay 
que preguntarse por los valores contrarios que no educan en la paz: discrimi-
nación, intolerancia e indiferencia. Desechar estos y construir espacios donde 
vivir en armonía, libertad, solidaridad, igualdad, confianza, seguridad y paz, 
es educar para la paz (Esquivel Marín et al., 2018).

De aquí la importancia de comenzar a educar para la paz desde el interior y 
la necesidad de implantar métodos, planes y orientaciones, en los que la opción 
de la educación en ella sea una opción real, constante y duradera. Por ello es 
necesario aportar una visión humana y espiritual de la educación. 

La visión y dimensión tanto humana como espiritual que se aporta en este 
texto pertenece en su mayor parte a la que corresponde a la cultura occidental 
que hunde sus raíces en la cultura judeocristiana. De aquí el planteamiento 
desde esta dimensión cultural y religiosa que conformó toda una civilización 
y que puso las bases de nuestra cultura occidental y de otras con el desarrollo 
a lo largo de la historia de los valores humanistas y cristianos. 



Lucas Imbernón, M. A.48

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

2. Qué significa educar para la paz desde el interior de la persona

A menudo, se olvida que la construcción de toda vida comienza desde dentro 
hacia fuera. Esta construcción comienza estableciendo unos cimientos sólidos. 
Uno de ellos es la educación. Es necesario tener en cuenta que la educación 
abarca a toda la persona, sin olvidar esa parte interior donde se fragua todo lo 
que más tarde la constituirá como tal. Frecuentemente, se pone el acento en 
los conocimientos intelectuales, en el rendimiento y el esfuerzo, y se olvida 
esa parte que ayuda a integrar todo. 

Educar desde el interior de la persona es educar toda esa vida interior que 
hay dentro de cada ser humano y que lo define como tal. De aquí la importancia 
de que la educación contribuya, desde un principio, a incluir en ella todo ese 
mundo interior. Para ello, se necesita establecer los principios fundamentales 
para que se pueda crear un equilibrio entre lo que se vive desde el interior y 
lo que se trasladará más tarde al exterior, en gestos, palabras, acciones, etc. 

En este sentido, es necesario educar en aquello que aporte el equilibrio y 
armonía en situaciones tanto conflictivas como generadoras de paz. En aquello 
que haga posible vivir todos esos valores mencionados anteriormente y que 
queden en el interior como fuente generadora de vida fraterna y vía hacia la 
paz auténtica tanto interior como exterior. 

Educar desde el interior, supone ir desarrollando actitudes que poco a poco 
vayan conformando una personalidad que pueda vivir de forma positiva con-
sigo misma y con los demás. Este sería uno de los fundamentos para educar 
para la paz desde el interior a personas que, a lo largo de su vida, sean capaces 
de crear espacios de justicia, confianza, igualdad, seguridad, libertad, solida-
ridad, armonía y paz (Esquivel Marín et al., 2018).

Para que esto sea posible, hay que apostar por una educación que no se fije 
solo en la excelencia académica, sino que se ocupe de que esta excelencia vaya 
acompañada de un sentido profundo de la vida. Sentido que se vaya instaurando 
desde los principios de la educación. 

Es un gran reto para la educación en la actualidad, crear programas de 
aprendizaje idóneos para que se valore y se apueste por educar en valores, pero 
sobre todo, en actitudes que vayan creando un sentido de humanidad nuevo 
que pueda derribar barreras físicas, simbólicas y de todo tipo (Hernández 
Arteaga et al., 2017). 



49Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Porque “ante las guerras, el terrorismo, la trata de seres humanos, la agresi-
vidad generalizada, los niños y los jóvenes necesitan experiencias que eduquen 
en la cultura de la vida, del diálogo, del respeto recíproco”2. 

Por ello, debemos procurar una educación que sea propicia para que cada 
ser humano sea protagonista y artífice de su propio destino (FT 187)3. Lo cual, 
no será posible sin una educación que integre de forma equilibrada y armó-
nica todo, tanto conocimientos como vivencias que vayan conformando una 
personalidad única y equilibrada. 

3. Actitudes principales de una educación para la paz desde el 
interior de la persona

Para poder vivir los valores generadores de una cultura de paz es necesario 
tener desarrolladas las principales actitudes que surgen desde el interior de las 
personas y que los hacen posibles. Así como, reconocer “los valores fundamen-
tales de nuestra humanidad común, los valores en virtud de los que podemos 
y debemos colaborar, construir dialogar, perdonar y crecer…” (FT 283).

De aquí, la importancia de educar en la actitud de la escucha atenta de uno 
mismo, de los demás y de lo que sucede a nuestro alrededor; de educar en la 
actitud del diálogo para llegar a entendimientos, comprensión, conocimiento 
y aceptación de los demás y de situaciones complicadas; de educar así mismo, 
en las actitudes del perdón y la reconciliación como complemento a lo ante-
rior, pues sin escucha y diálogo, no se puede llegar al fondo de cuestiones que 
necesitan ser sanadas y perdonadas, para llegar a auténticas reconciliaciones 
generadoras de paz. 

Al mismo tiempo, es importante volver la mirada hacia la creación como 
generadora de actitudes tan fundamentales como la observación, la percepción 
y la sensibilidad. Actitudes que son fundamentales para conectar desde lo 
profundo con todo lo que rodea al ser humano. Redescubrir en estas actitudes 

2 Discurso del Papa León XIV (A los miembros de los movimientos populares y asociaciones que 
han dado vida a la «Arena de la paz» (Verona, 30 de mayo de 2025) | LEÓN XIV, s. f.).

3 Las siglas FT pertenecen a la Encíclica del Papa Francisco (Fratelli Tutti (3 de octubre de 2020) 
| Francisco, 2020).



Lucas Imbernón, M. A.50

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

el mensaje divino que hace al ser humano más humano, es primordial, cuando 
se asiste a una deshumanización gradual y cada vez más patente a niveles que 
nunca se habían visto.

3.1. Educar en la escucha 

Hoy día, se vive en un mundo lleno de velocidad en el ritmo de la comuni-
cación. Las nuevas generaciones están siendo educadas con tecleos rápidos y 
mensajes ansiosos. La comunicación que se crea a este ritmo es una comuni-
cación superficial e instantánea que excluye todo aquello que pueda crear una 
reflexión serena, humana y que pueda llevar a una sabiduría común (FT 49). 

El principio de la escucha está en uno mismo. En primer lugar, hay que 
aprender a escucharse para poder hacer lo mismo con los demás. Escuchar 
es acoger mi propia realidad y educarse en acoger la realidad del otro. Es la 
esencia para vivir el valor de la solidaridad.

La escucha necesita el silencio para poder acallar todo aquello que impide 
una atención sincera y auténtica a los mensajes que recibimos desde el exterior. 
Acallar los ruidos interiores y exteriores es necesario para comenzar la escucha 
atenta y establecer los parámetros necesarios para identificar, comprender y 
asimilar lo que se está percibiendo, observando y sintiendo.

Por ello, es necesario crecer en el mundo interior enseñando a gustar el 
silencio. Esto se realiza proponiendo preguntas certeras y yendo al fondo del 
pensamiento, educando la mirada: cómo miramos a los demás y todo lo que 
nos rodea en el día a día. Así como, educar la sensibilidad, reparando en la 
delicadeza de los pequeños detalles y poniendo atención en los elementos 
esenciales del diálogo y la escucha (Melloni et al., 2016). 

3.2. Educar el silencio

Educar el silencio no es lo mismo que educar en el silencio. Buscar e impo-
ner el silencio para ser escuchado es, por ejemplo, el silencio que se pide en 
las aulas para poder exponer los conocimientos que los alumnos tienen que 
aprender, esto es educar en el silencio. 



51Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Educar el silencio es educar el interior, para poder silenciar todo aquello 
que impide escuchar, mirar, observar y, en definitiva, crecer en paz. San Juan 
de la Cruz decía que el silencio no es el vacío o ausencia, si no Presencia. 
Esta Presencia con mayúscula, es reconocible en ese Ser superior, que, 
según qué Religión, se nombra de una manera u otra: para los cristianos es 
el Dios de Jesucristo, para los judíos Yahvé, para los musulmanes Alá. No 
hay espiritualidad sin silencio. 

De aquí, la propuesta siguiente de los cuatro pasos del silencio (OÜ, 2021) 
que ayudan a caminar y vivir con él: 

-	 Primer paso: eliminar los sonidos y voces inservibles. Se necesita 
el silencio para poner orden, para poder entendernos. Hay voces 
que acompañan durante todo el día y en cualquier actividad que se 
realiza (reír, llorar, planchar, dormir, soñar, perdonar, correr, jugar, 
ir al médico, visitar a una amigo o familiar, viajar en tren, coche o 
avión, ir en bicicleta o a pie…). Son las causantes de un ruido inte-
rior continuo. ¿Cómo ordenar todo esto? La única voz permitida, la 
conciencia. Solo el silencio permite escuchar lo que verdaderamente 
importa. Es la esencia para encontrar el valor de la verdad en uno 
mismo. 

-	 Segundo paso: buscar, descubrir y atesorar el silencio propio. El silen-
cio está ahí, solo es necesario hacerse consciente del propio silencio. 
Cada persona debe encontrar el silencio como es ella. La búsqueda 
puede seguir instrucciones comunes, pero el descubrimiento es único 
para cada persona. Cuando se acalla lo que se proponía en el primer 
paso, se descubre ese espacio para ser uno mismo: es el propio silencio. 
Como se decía anteriormente, ese silencio no es vacío. Es lo previo a 
una experiencia. 

-	 Tercer paso: repoblar el silencio. Llenar de significado ese aparente 
vacío que aparece después de lograr acallar voces (primer paso) y haber 
descubierto un silencio propio (segundo paso). Es el momento de abrirse 
a lo nuevo. Es pasar: del pasado al presente, del exterior al interior, de lo 
activo al pasivo, del hacer a dejarse hacer, de lo pequeño a lo inmenso, 
de la meditación a la contemplación… es, en definitiva, aprender a mirar, 
vivir, escuchar desde otro prisma la vida. 



Lucas Imbernón, M. A.52

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

-	 Cuarto paso: personalizar el silencio. En este paso se integran los ante-
riores. El interior esta ordenado y las cosas que se van viviendo se van 
colocando ordenadamente, haciéndose consciente uno mismo de lo que 
va viviendo y aportando un equilibrio auténtico a su vida. La confianza 
se afianza en uno mismo y en lo que lo rodea. En la parte creyente, la 
fe se afianza.

Estos pasos, ayudan a darse cuenta de que el silencio es un medio para 
procurar una escucha que esté fundamentada en una serena actitud frente a la 
realidad que se puede presentar. Una realidad que necesita ser mirada desde 
lo profundo, que posibilite una escucha atenta y acertada. 

3.3. Educar la mirada 

Antes que se inventaran todos los medios de reproducción de imágenes 
que hoy se conocen, ya se daban otros que habían educado de alguna manera, 
la mirada desde la antigüedad. Un ejemplo es la educación bíblica para “los 
iletrados” que realizo la Iglesia Católica en las catedrales con las vidrieras y 
toda la riqueza de imágenes bíblicas que ha llegado hasta nuestros días (Dussel 
y Gutiérrez, 2014), por no hablar, de todas las artes y tendencias artísticas de 
siglos que han plasmado la historia en cuadros y esculturas. 

Hoy día, en la educación escolar, se ha pasado de observar las imágenes 
en los libros, a hacerlo en pantallas, pizarras o en dispositivos electrónicos. 

La introducción de la imagen en el ámbito educativo ha sido un recurso 
para educar algo tan valioso como la palabra. La observación es un elemento 
indispensable, en un proceso educativo y formativo. La mirada en un aula es 
muy importante tanto para el educador como para el educando. Se descubre 
así, que la mirada va más allá de la imagen que se puede encontrar en un libro 
o en un dispositivo. 

Educar la mirada es enseñar a ver más allá de/con los ojos. Ver, es enseñar 
a mirar más allá de la mente, es enseñar a mirar desde/con el corazón. Es 
necesario emprender un itinerario educativo-espiritual en el que se enseñe a 
distinguir las visiones superficiales y utilitaristas de la realidad. Es necesario 
para poder educar en el valor de la verdad. 



53Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

En la tradición bíblica, se encuentra esta verdad con la frase del Génesis 
“Alza los ojos y mira” (Gn.13,14)4. Este “alzar y mirar”, tiene un significado 
doble. Es a la vez, una acción activa y pasiva. No basta con alzar y abrir los 
ojos. Es necesario, aprender a discernir, a descifrar, traducir y acoger lo que se 
está viendo. Todo lo que se observa no se puede reducir a una vivencia super-
ficial, se debe ir hacia el interior y llegar al corazón. Es la manera de convertir 
una simple mirada, en una vivencia superior orientada a la transcendencia y 
al infinito (García, 2017). 

En la búsqueda de esta trascendencia en la enseñanza, aparece la orientación 
contemplativa, que ayudará a la comprensión de sí mismo, del estudiante, para 
caminar hacia una mayor percepción auténtica de la realidad individual y social. 

La orientación contemplativa se unirá a la teoría educativa que hará posible 
con la práctica un desarrollo importante de la atención voluntaria de forma 
sostenida, así como, un equilibrio emocional, una comprensión emocional y 
la aparición de una auténtica compasión (Leria, 2017). Actitudes que llevarán 
a la vivencia del valor de la solidaridad y la empatía. 

Educar la mirada a través de una visión contemplativa de la realidad, hará 
posible descubrir en todo momento lo que de verdad importa. La contemplación 
ayudará a descubrir la novedad y a que el ser humano este abierto a lo diferente.

La contemplación es una actitud que surge desde el interior, pero no con-
duce a vivir individualmente. Al contrario, lleva a vivir con plena conciencia, 
el ser social que cada ser humano lleva dentro, sin caer en el activismo que 
tanto tiene que ver con la sociedad actual que no permite la atención en nada 
(Álvarez, 2015). 

La mirada contemplativa es el antídoto para la indiferencia. Frente a una 
mirada cansada y superficial, la contemplativa creará la capacidad de mirar sin 
cansancio y sin miedo a implicarse en la realidad de una humanidad vulnerable 
y herida. Es el elemento importante para caminar hacia el valor de la gratuidad, 
tan falto en nuestras sociedades actuales. 

La escucha, favorecida por una mirada contemplativa, hará desarrollar una 
sensibilidad que lleve a buscar la forma de vivir un compromiso social para la 
mejora del entorno individual y comunitario, sea a través de un compromiso 

4 La abreviatura Gn. pertenece al Génesis, primer libro del Antiguo Testamento de la Biblia cristiana 
(Granados, 2023). 



Lucas Imbernón, M. A.54

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

religioso que surja de vivir esta sensibilidad desde la fe, sea a través de un 
compromiso cívico, que surja desde la propia conciencia como ser humano.

3.4. Educar en el diálogo

La educación en la escucha es la antesala para poder educar, así mismo, en 
el diálogo. No puede haber un verdadero diálogo, si la capacidad de escuchar 
no está desarrollada. Sin esta capacidad, se pierde la riqueza que se puede 
establecer a través del arte de dialogar.

Educar en el diálogo es importante para crear fraternidad, para descu-
brir que lo diferente no separa, sino que enriquece. El diálogo descubre los 
valores que pueden hacer crecer una humanidad más cercana y no separada 
e individualista. 

Es necesario educar en diálogos pacientes y confiados, para poder trasmitir 
valores de culturas diferentes que hagan acercar a personas, familias y comu-
nidades acogiendo sus diferencias como algo bueno y positivo (FT 134). 

Así mismo, es importante para educar en el diálogo, hacerlo desde el res-
peto y no desde la descalificación o burla. Resulta trascendental ahondar en 
el conocimiento y aceptación de las diferencias para que los resultados de un 
auténtico diálogo lleven al encuentro y al entendimiento, y no, a la confron-
tación y continuos conflictos.

El Papa Francisco afirmará positivamente, que las diferencias son creativas, 
crean tensión, pero en la resolución de estas tensiones de forma pacífica, está 
el progreso de la humanidad (FT 203). 

Sólo un diálogo sincero puede llegar al fondo de cuestiones que producen 
desacuerdos y actitudes perjudiciales para que se dé una verdadera paz social. 
Es fundamental reflexionar en los aspectos que dificultan el diálogo desde los 
comienzos de la educación.

Aprender a dialogar en la diversidad cultural que ha creado el mundo globa-
lizado, es en la actualidad, necesario para que las nuevas generaciones crezcan 
y se desarrollen con un verdadero sentido de fraternidad humana. Se requiere 
educar en el diálogo entre religiones, desde una educación conocedora de las 
raíces religiosas de las distintas culturas, que lleve a vivir desde la aceptación 
y el respeto mutuo. 



55Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Educar en el diálogo intercultural

En la actualidad, es común desenvolverse en un mundo lleno de diversi-
dad en las que se entremezclan muchas culturas que, si bien antes eran leja-
nas y solo se conocían en los libros, ahora están presentes en nuestras aulas. 
Los movimientos migratorios en los que muchas personas se encuentran han 
transformado las realidades más inmediatas. Frente a estos cambios, surgen 
nuevos contextos sociales, en los que es necesario estar presente y participar de 
maneras diferentes, adoptando nuevas actitudes. Pero también, han hecho que 
mentes y conocimientos se abran a otras costumbres, otros modos de pensar 
y otras formas de vivir la misma realidad. 

Por ello, cuando aparece lo diferente es preciso hacer lo necesario para 
conocer, para no caer en los prejuicios o en tópicos que no ayudan a vivir 
las relaciones humanas basadas en la solidaridad, la tolerancia, el respeto y 
la fraternidad. De aquí, la importancia de educar en el diálogo intercultural 
para sentar las bases y poder asegurar un futuro a este mundo que se pueda 
construir juntos.

Una ética intercultural sería la propuesta para establecer una nueva perspec-
tiva que no se fije en las diferencias, si no en lo que une desde nuestra común 
condición humana. Esto supone creer más en la interculturalidad como ocasión 
y posibilidad para crecer y enriquecerse personal y socialmente. Por ello, la 
construcción de una sociedad más justa sólo se puede conseguir a través de un 
auténtico diálogo intercultural (Merino, 2006) y de una proyección solidaria 
hacia las necesidades de la comunidad (González, Ochoa y Guzón, 2022).

De esta manera, educar en el diálogo intercultural supone abrir sendas de 
encuentro sin miedo a perder identidades. Al contrario, es el medio de estable-
cer puentes para recorrer distancias, que tal vez, se impusieron en un pasado 
que fue mal entendido o contado. La confianza es un aspecto importante para 
vencer obstáculos en el diálogo verdadero. La desconfianza es el elemento que 
ha llevado en la historia de la humanidad a guerras por diálogos inacabados 
(Martínez, 2009).

Por ello, para establecer el auténtico diálogo que lleve a encuentros favore-
cedores de convivencia en la diversidad actual, debemos educar en la artesanía 
de la paz, “uniendo y no dividiendo, extinguiendo el odio y no conservándolo, 
abriendo las sendas del diálogo y no levantando muros” (FT 283).



Lucas Imbernón, M. A.56

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Educar en el diálogo interreligioso

Uno de los elementos importantes de convivencia en nuestra sociedad 
es el que se desarrolla a través de la práctica de la Religión. En este mundo 
globalizado el papel de las religiones sigue siendo muy importante. Aunque 
parece algo contradictorio, cuando la sociedad actual se mueve más por 
estímulos mercantilistas y consumistas, que por los valores que deberían 
trasmitir con más fuerza las principales religiones que profesan millones 
de personas.

Las religiones ofrecen principios éticos, modelos, valores y actitudes ins-
pirados por las grandes personalidades religiosas (Buda, Confucio, Jesús de 
Nazaret, Lotsé, Gandhi, Muhammad, Ellacuría, Dalai Lama, etc.) que sirven 
como referentes para establecer relaciones y estilos de vida que hagan posibles 
sociedades en paz (Acosta, 2005).

Es imposible una paz mundial sin una paz entre religiones. En la educación 
del hombre para la humanidad y para la paz, se exige a las religiones un com-
promiso de acción en favor de esta (Küng, 1990).

En nuestra educación, hemos estudiado las guerras entre religiones que nos 
parecían muy lejanas en el tiempo. Sin embargo, en la actualidad asistimos a 
conflictos que nos trasportan a siglos pasados. En este sentido, es importante 
establecer diálogos que ayuden a conocer las distintas religiones y sus valores, 
ante la oportunidad que se presenta en nuestras aulas de diversidad y pluralidad 
no sólo de culturas, sino de religiones.

Sería interesante reconocer previamente ante la otra parte dialogante, el 
punto de partida de la propia fe y, en un diálogo sincero, constructivo y parti-
cipativo, lograr que ambas partes llegaran a una transformación (Küng, 1990). 

Así mismo, es importante educar en un diálogo interreligioso, en el que se 
muestre que la verdad no es posesión exclusiva o inclusiva de ninguna tradi-
ción o comunidad. En el que las distintas visiones o concepciones de Dios, no 
sean un obstáculo, sino una oportunidad de conocerse y dialogar en libertad. 
Esto supondría una apertura a la transformación desde el conocimiento mutuo 
(Husein, 2024).

Sería primordial crear en el entorno educativo espacios de entendimiento 
y diálogo. Es necesario, establecer puentes de encuentro y acercamiento que 
acaben con prejuicios y viejos clichés entre las distintas vivencias religiosas. 



57Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Por tanto, educar en el diálogo interreligioso es la oportunidad que se pre-
senta hoy, para encontrar sendas de entendimiento hacia la construcción de 
un mundo en paz, desde la experiencia conjunta de una vivencia religiosa, 
intrínseca al ser humano, sea de la cultura que sea. 

 3.5. Educar en el perdón y en la reconciliación

Para una educación integral en la paz y después de proponer el diálogo como 
instrumento para su logro, el paso siguiente es la educación en el perdón y en la 
reconciliación. Si a través del diálogo, se establecen puentes de entendimiento 
y se llega a conocer la raíz de muchos problemas y situaciones, es posible que 
se pueda considerar el perdón como parte esencial para reconciliar situaciones 
o realidades que podrían ser irreconciliables sin él.

El perdón es una actitud que debe nacer desde dentro. Como actitud, aporta 
a la persona equilibrio, armonía, estabilidad que ofrece libertad y felicidad. 
Hace disminuir la depresión, la ansiedad y el estrés. El perdón es un regalo 
así mismo y a los demás. Permite dejar atrás cualquier resentimiento, rabia o 
amargura producida por alguna ofensa. El perdón va más allá de hacer justicia. 
De aquí la importancia de educar desde los inicios y a los más pequeños en 
esta actitud (Fernández et al., 2018). 

Desde un planteamiento multicultural, se podría educar desde una concep-
ción ecuménica del perdón dando cabida a la concepción que las grandes y 
más antiguas religiones tienen de este y que millones de personas profesan y 
viven. Conocer el concepto de perdón de las distintas religiones contribuirá 
a un mayor acercamiento para poder reestablecer relaciones entre distintas 
culturas y religiones. 

Por ejemplo, el acto de perdonar en el budismo surge como resultado de la 
meditación y la compasión que genera hacia todos los seres sensibles o cons-
cientes (Rübke, 2018). En el judaísmo, el perdón es fruto de la reflexión y el 
esfuerzo, aunque tiene en la ley del Talión “ojo por ojo y diente por diente” 
una difícil realización. Y en el islam, que también existe la ley del Talión, el 
profeta Mahoma decía que “puede que el hombre no se case de pecar, pero Dios 
nunca se cansará de perdonarlo”, y el sucesor del profeta, el imán Alí, dirá que 
“el hombre debe perdonar, pero no debe olvidar” (Chaparro Amaya, 2007).



Lucas Imbernón, M. A.58

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

La fe en su aspecto más social y ligado a una religión, con claros fundamen-
tos para su vivencia, pueden ser determinante para su vivencia y trasmisión. 
En el proceso de educar está el de aprender desde la práctica. Por ello, para el 
perdón es importante la práctica, sobre todo, en los inicios de la educación en 
los más pequeños. El proceso de perdonar está ligado al desarrollo cognitivo, 
tanto al ámbito escolar, como al familiar y social. 

En nuestra cultura de raíces judeocristianas, el mensaje cristiano del perdón 
es, sin duda, el más claro exponente para alcanzar una forma de vivir en paz 
con los demás y con uno mismo. Hoy más que nunca, se necesita una nueva 
pedagogía para educar en el perdón al estilo de Jesucristo que, lleva en sí, 
una nueva pedagogía para educar en la reconciliación. Pedagogía que sirvió 
para iniciar una nueva era en la historia de la humanidad, que tal vez hoy, es 
necesaria para volver a dotar de humanidad al ser humano actual. 

Una nueva pedagogía para educar en el perdón

Hoy día se cuenta con muchos medios en el ámbito escolar para educar 
cualquier aspecto, competencia o concepto que se encuentra en los currículos. 
A menudo, se olvidan los que hacen referencia a las actitudes que favorecen 
una convivencia más auténtica en las aulas. 

Se ponen de moda los conceptos de la tolerancia, la asertividad o solidari-
dad, que son muy positivos y realmente son buenos para favorecer una buena 
convivencia. Pero queda incompleta esta educación cuando, para completar 
las relaciones con los otros, no se tiene en cuenta el perdón, el agradecimiento, 
la gratuidad y la reconciliación. Las modas educativas no pueden esconder el 
aprendizaje de las experiencias humanas más enriquecedoras (González Martín 
y Fuentes, 2023). 

Para hablar de una nueva pedagogía para educar en el perdón, solo hay 
que volver a recordar cómo comenzó todo en la religión y cultura cristiana5 y 
cómo se pudo olvidar para encontrarnos en el momento actual. Las siguientes 

5 Fuente y origen de la cultura occidental y de los valores humanista cristianos que durante siglos 
constituyeron los fundamentos de esta (Granados, 2023). 



59Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

palabras de Jesús en el evangelio de San Mateo son el fundamento de una ética 
que no se debería olvidar: 

“Oísteis que fue dicho: Amarás a tu prójimo, y aborrecerás a tu ene-
migo. Pero yo os digo: Amad a vuestros enemigos, bendecid a los 
que os maldicen, haced bien a los que os aborrecen, y orad por los 
que os ultrajan y os persiguen; para que seáis hijos de vuestro Padre 
que está en los cielos, que hace salir su sol sobre malos y buenos, 
y que hace llover sobre justos e injustos. Porque si amáis a los que 
os aman, ¿qué recompensa tendréis? ¿No hacen también lo mismo 
los publicanos? Y si saludáis a vuestros hermanos solamente, ¿qué 
hacéis de más? ¿No hacen también así los gentiles? Sed, pues, voso-
tros perfectos, como vuestro Padre que está en los cielos es perfecto” 
(Mt.5, 43-48)6.

La novedad más relevante en este texto es el perdón a los enemigos. Es la 
actitud que puede llegar al cese de violencias provocadas por la venganza y el 
constante recordar las ofensas como actos que no se pueden olvidar y que solo 
se pueden resolver con contestaciones todavía más violentas.

Una nueva pedagogía del perdón debe llevar impresa esta ética de Jesús. 
El perdonar a los enemigos, y no solo perdonar, sino amar, es el camino para 
establecer puentes donde, tal vez, no se encuentren las circunstancias para 
volver a comenzar y reconstruir vidas y ciudades. El reto en muchas ocasiones 
después de una violencia destructora es reconstruir las relaciones interperso-
nales. Sin el perdón es imposible. 

Educar en el perdón para reconstruir relaciones interpersonales desde el 
inicio en la educación de los más jóvenes, supone hacerlo en dos direcciones: 
en el que se siente ofendido y en el que ofende. Es necesario enseñar a recono-
cer el daño producido, y en este reconocimiento, enseñar a compadecerse del 
otro. Y no solo esto, es necesario hacerse cargo del sufrimiento del otro para 
aceptar su dolor, tanto si ha sido el ofensor como el ofendido. Es la manera 
de crecer en la empatía. Es la manera, así mismo, de humanizar las relaciones 
sociales desde el inicio de la educación.

6 La abreviatura Mt. Pertenece al evangelio de San Mateo. Se encuentra en el Nuevo Testamento de 
la Biblia cristiana.



Lucas Imbernón, M. A.60

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Todo esto supondrá, que tanto el ofendido como el que ofende, puedan 
crecer en la solidaridad, en la esperanza, en la magnanimidad y fortaleza para 
poder tener un presente en paz y un futuro prometedor, sin violencias. Sería 
importante plantear en los currículos educativos la inclusión de una propuesta 
educativa que vaya encaminada hacia una antropología regeneradora y repa-
radora (Millán-Ghisleri et al., 2023).

Una nueva pedagogía para educar en la reconciliación

Si educar en el perdón es un paso importante para restaurar relaciones socia-
les, educar en la reconciliación es ir más allá de un gesto lleno de magnanimi-
dad, e incluso fortaleza, como se apuntaba anteriormente. La reconciliación 
supone un gran trabajo de hondo calado humanista y con una gran carga ética 
que, tal vez no había cuando sucedieron los hechos que había que perdonar 
en primer lugar. 

Intentar un acercamiento para una posible reconciliación entre victimarios 
y víctimas, supone el reconocimiento y arrepentimiento de los primeros en 
favor de los segundos (Arboleda, 2023). Esta es la clave para una verdadera 
reconciliación. Para que esto suceda, es necesario establecer las bases en la 
educación para saber reconocer el mal, aunque sea pequeño. Es el primer paso 
para crear conciencia de la actitud que se necesita, para no quedarse estancados 
en situaciones conflictivas que, a veces, son fáciles de resolver con las actitudes 
adecuadas ya implantadas en el interior del ser humano.

De aquí la importancia de establecer una nueva pedagogía para educar a la 
persona para construirse a sí misma y a los demás. No basta educar emocional 
o afectivamente, favoreciendo vías de comunicación, es necesario ir creando 
maneras solidarias, pacíficas y sanas de convivencia que construyan personas 
íntegras y no que destruyan personas y se creen ambientes llenos de odio, 
rencor y rabia desde dentro (González Martín y Fuentes, 2023).

Una nueva metodología para aprender a perdonar y buscar la reconciliación 
es necesario para crear espacios auténticos para construir la paz desde los ini-
cios de la educación. Para ello, hay que cuidar y respetar la dignidad de cada 
uno. Reconocer la dignidad dañada es un paso importante para reestablecer y 
restituir el daño causado. Educar en esta dimensión, lleva a poder experimentar 



61Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

la paz del perdón y la alegría de la reconciliación para poder caminar por 
caminos ya hechos, pero de forma renovada. 

Crear espacios para el perdón y la reconciliación en el ámbito educativo es 
fundamental en una educación integral. Cuando se busca la excelencia en la 
educación es necesario buscar la excelencia también, en las actitudes y valores 
que hagan crecer a la persona con unos valores humanistas auténticos capa-
ces de generar, a su vez, sociedades más justas y fraternas. Si la institución 
educativa es de signo religioso y cristiano, estos valores serán los humanistas 
cristianos, con la connotación cristiana del valor del perdón que en el inicio 
de este apartado apuntábamos. 

No se puede olvidar que las convicciones religiosas sobre el sentido de 
la vida humana nos permiten reconocer, a su vez, los valores fundamentales 
de una humanidad común, los valores que nos permiten colaborar, dialogar, 
construir y perdonar para crecer. Procurando que, en vez del griterío fanático 
del odio, se escuchen las voces de un canto armónico y noble (FT 283).

4. Conclusión

En este artículo se ha querido demostrar que, si es importante educar en los 
valores que pueden constituir y fundamentar la paz, más importantes son las 
actitudes que llevan a generar estos valores que se encuentran en el interior 
de toda persona. 

Apostar por una educación desde el interior de la persona es hacerlo por una 
educación integradora que va más allá de la excelencia académica e intelectual. 
A través de esta educación, se busca el equilibrio entre el mundo exterior y 
el interior que aporta a la persona en construcción, los elementos necesarios 
para vivir una existencia equilibrada y armónica desde los inicios de dicha 
educación. 

Educar en las actitudes de la escucha, el diálogo, el perdón y la reconci-
liación pueden dotar al ser humano de lo necesario para poder desarrollar 
y vivir de una forma equilibrada tanto personal como socialmente. Estas 
actitudes son las generadoras de los valores fundamentales para crear y, 
por tanto, vivir en entornos pacíficos a todos los niveles: cultural, social, 
político y religioso. 



Lucas Imbernón, M. A.62

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Se ha destacado el diálogo intercultural y entre religiones por el carácter 
globalizador de la realidad que se vive a nivel mundial. La creación de víncu-
los de amistad, de armonía a través de las relaciones que se puede establecer 
entre cultura y religión se convierten en vías para vivir desde el respeto, la 
verdad y el amor. 

La educación fundamentada en las actitudes interiores que se han propuesto 
puede presentar nuevas pedagogías tan necesarias hoy para generar una edu-
cación más adecuada a las realidades sociales, culturales y religiosas que hay 
en las aulas. 

En definitiva, se considera necesario tener en cuenta la necesidad de intro-
ducir en los planes educativos propuestas más efectivas en la educación en la 
paz que se conviertan en herramientas para una educación integral auténtica. 

Referencias bibliográficas

A los miembros de los movimientos populares y asociaciones que han dado 
vida a la «Arena de la paz» (Verona, 30 de mayo de 2025) | LEÓN XIV. 
(s. f.). Recuperado 2 de julio de 2025 de https://www.vatican.va/content/
leo-xiv/es/speeches/2025/may/documents/20250530-movimenti-pace.html 

Acosta, J. J. T. (2005). Razones para el Diálogo Interreligioso. 
Álvarez, D. E. (2015). Escuchar el grito silencioso, ver la desgracia impersonal. 

VI Jornadas Nacionales de Antropología Filosófica. https://philarchive.org/
archive/FLOADL#page=31 

Arboleda, J. C. (2023). Presentación: Educar para la Reconciliación. Revista 
Boletín Redipe, 12(11). https://doi.org/10.36260/rbr.v12i11.2037 

Chaparro Amaya, A. (ed.) (2007). Cultura política y perdón (2. ed). Ed. Univ. 
del Rosario.

Esquivel Marín, C. G., García Barrera, M. E., Esquivel Marín, C. G. y García 
Barrera, M. E. (2018). La Educación para la Paz y los Derechos Humanos 
en la creación de valores para la solución de conflictos escolares. Justicia, 
33, 256-270. https://doi.org/10.17081/just.23.33.2892 

Fernández, I. S., Ursúa, M. P. y Martínez, J. L. (2018). Educar en el perdón. 
Padres y Maestros / Journal of Parents and Teachers, 374. https://doi.
org/10.14422/pym.i374.y2018.004 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/speeches/2025/may/documents/20250530-movimenti-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/speeches/2025/may/documents/20250530-movimenti-pace.html
https://philarchive.org/archive/FLOADL#page=31
https://philarchive.org/archive/FLOADL#page=31
https://doi.org/10.36260/rbr.v12i11.2037
https://doi.org/10.17081/just.23.33.2892
https://doi.org/10.14422/pym.i374.y2018.004
https://doi.org/10.14422/pym.i374.y2018.004


63Actitudes interiores necesarias para educar en la paz

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Fratelli tutti (3 de octubre de 2020) | Francisco. (2020). https://www.vatican.
va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_
enciclica-fratelli-tutti.html 

García, J. A. (2017). Ecología y Espiritualidad Ignaciana. Rivista di Ricerca 
Teologica, 23, 171-180.

González Martín, R. M. y Fuentes, J. (2023). Los límites de las modas edu-
cativas y la condición humana. Un hueco para la educación de las grandes 
experiencias: El perdón. Revista Española de Pedagogía, 70(253). https://
doi.org/10.22550/2174-0909.2553 

Granados, C. (2023, marzo 4). Europa necesita una nueva aceptación de sí 
misma. El Debate. https://www.eldebate.com/cultura/20230304/europa-
necesita-nueva-aceptacion-si-misma_97704.html 

Hernández Arteaga, I., Luna Hernández, J. A. y Cadena Chala, M. C. 
(2017). Cultura de paz: Una construcción desde la educación. Revista 
Historia de la Educación Latinoamericana, 19(28), 149-172. https://doi.
org/10.19053/01227238.5596 

Husein, F. (2024). Educar para el Diálogo Interreligioso: Lecciones de 
Indonesia. https://www.educatemagis.org/wp-content/uploads/2024/08/
SP-Educar-para-el-Dialogo-Interreligioso-Fatimah-Husein-M.A.-
Ph.D.-1722593681.pdf 

Küng, H. (1990). Proyecto de una ética mundial. Ed. Trotta.
Leria, F. J. (2017). Incorporación de la orientación contemplativa en la práctica 

educativa del siglo XXI. REICE. Revista Iberoamericana sobre Calidad, 
Eficacia y Cambio en Educación, 15(4), 67-85.

Martínez, A. G. (2009). El diálogo intercultural (Vol. 13). EDITUM. https://
acortar.link/2HY30O 

Melloni, X., Ylla, L., Rambla, J. M. y Oller, M. D. (2016, septiembre 22). 
¿De qué hablamos cuando hablamos de interioridad? Cristianisme i Jus-
tícia. https://www.cristianismeijusticia.net/es/de-que-hablamos-cuando-
hablamos-de-interioridad 

Merino, E. S. V. (2006). Educar en valores, educar por los derechos humanos: 
La reflexión y el diálogo como estrategias mediadoras para la prevención 
y resolución de conflictos. Revista Iberoamericana de Educación, 37(5). 
https://doi.org/10.35362/rie3752690 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://doi.org/10.22550/2174-0909.2553
https://doi.org/10.22550/2174-0909.2553
https://www.eldebate.com/cultura/20230304/europa-necesita-nueva-aceptacion-si-misma_97704.html
https://www.eldebate.com/cultura/20230304/europa-necesita-nueva-aceptacion-si-misma_97704.html
https://doi.org/10.19053/01227238.5596
https://doi.org/10.19053/01227238.5596
https://www.educatemagis.org/wp-content/uploads/2024/08/SP-Educar-para-el-Dialogo-Interreligioso-Fatimah-Husein-M.A.-Ph.D.-1722593681.pdf
https://www.educatemagis.org/wp-content/uploads/2024/08/SP-Educar-para-el-Dialogo-Interreligioso-Fatimah-Husein-M.A.-Ph.D.-1722593681.pdf
https://www.educatemagis.org/wp-content/uploads/2024/08/SP-Educar-para-el-Dialogo-Interreligioso-Fatimah-Husein-M.A.-Ph.D.-1722593681.pdf
https://acortar.link/2HY30O
https://acortar.link/2HY30O
https://www.cristianismeijusticia.net/es/de-que-hablamos-cuando-hablamos-de-interioridad
https://www.cristianismeijusticia.net/es/de-que-hablamos-cuando-hablamos-de-interioridad
https://doi.org/10.35362/rie3752690


Lucas Imbernón, M. A.64

EDETANIA n.º 67 [Julio 2025], pp. 45-64, ISSN: 0214-8560

Millán-Ghisleri, E., Ahedo-Ruiz, J., Millán-Ghisleri, E. y Ahedo-Ruiz, J. 
(2023). Perspectiva antropológica del perdón desde Hannah Arendt y Leo-
nardo Polo. Sophia, Colección de Filosofía de la Educación, 34, 65-86. 
https://doi.org/10.17163/soph.n34.2023.02 

OÜ, V. R. (2021, febrero 19). Los 4 pasos del Silencio. Cipecar. https://cipecar.
org/blogs-firmas/ignacio-husillos/los-4-pasos-del-silencio/ 

Rübke, G. U. (2018). Reflexiones sobre la naturaleza y la práctica del perdón 
en el contexto doctrinal no-teísta del Budismo. Cuadernos Judaicos, 497-
514. https://doi.org/10.5354/0718-8749.0.52331 

Silva, E. (2015). Educar en los valores universales de la cultura de paz. Cultura 
de Paz, 21(66), 16-31. https://doi.org/10.5377/cultura.v21i66.2212 

https://doi.org/10.17163/soph.n34.2023.02
https://cipecar.org/blogs-firmas/ignacio-husillos/los-4-pasos-del-silencio/
https://cipecar.org/blogs-firmas/ignacio-husillos/los-4-pasos-del-silencio/
https://doi.org/10.5354/0718-8749.0.52331
https://doi.org/10.5377/cultura.v21i66.2212

	Actitudes interiores necesarias para educar en la paz
	1. Introducción 
	2. Qué significa educar para la paz desde el interior de la persona 
	3. Actitudes principales de una educación para la paz desde el interior de la persona 
	3.1. Educar en la escucha  
	3.2. Educar el silencio 
	3.3. Educar la mirada  
	3.4. Educar en el diálogo 
	Educar en el diálogo intercultural 
	Educar en el diálogo interreligioso 

	 3.5. Educar en el perdón y en la reconciliación 
	Una nueva pedagogía para educar en el perdón 
	Una nueva pedagogía para educar en la reconciliación 


	4. Conclusión
	Referencias bibliográficas 


